





INDIGENOUS SIGHY IPCF 雑誌

> **從原住民族的角度看世界** 圖 文 好 看 線 上 版

> in Sight.ipcf.org.tw

### rako a vatvatek: ngongyod a panovilan o izezyak 聲音是最真實的存在

oizezyak no tao am, makdeng a panovilan, makman so pikaryagen o lima, a mimamayo a anood a karyag no tao do Pongso. o aingan no mikaryag a mianoanood am, kaloalovotan da no malalavayo a tao, amia sira do makarang a mikaryag. todangay no ka1980 a awan, mamareng rana sira o seyvo do kacian so inicik a vahay no tao am, abo rana o kaloalovotan no tao a pikaryagan da, tomazestes rana mabalinas o mikaryag do icicirawat no tao do Pongso.

no pisinawolin o aingag no izezyak am, mapongkad o pakamizingay da sia no yancomin, pakamizingen da o izezyak no maoran do kakahasan, aka no izezyak no tao ya. o anood no yancomin am, panozayan da o izezyak no tao, ta mapengkad o cirecireng; do pangaktoktowan no yacomin am, ngongyod a panovilan o izezyak. macitolang o anood a raraod aka no makakaday a vatvatek do izezyak am, mikataretarek. tomacilolo o kapia no onowned do izezyak ya,o pazyazyaken am pacinadnadan no izezyak. o pamarengan so kanen aka no pisinmoan aka no mawakwak o tao am, o izezyak no tao am, akman so raralayan no sinokob no angit.

o kaman rarakehan am, ipamizen da so tao o nipapo da anood, do kalovolovotan no tao, a pacilovotan no ganam, o ji manginanahet no topotopos a tao am, pacinanawan takamo o vazay da. o malalavayo a tao siciyakwaya am, da patoongen o anood a da kapinenenet a ya mianoanood, ya pia da pangozayan no tao so anood, oya am, akmey da nipatanek a vayo a vavatas no tao siciakwa ya.

mikataretarek o anood no pikaitetngehan no tao, inawey no mowyat sira mapapo so anood a kapacinanao da do kamanrarakehan no malalavayo a tao, ta o anood no kakowa pa am, ta da jia patoong do zajio o anood norarakeh, no pangozayan da no malalavayo aka palovot da so pangaktoktowan da am, teyapia ori a piamoamood no makdeng a nimapo do ineynapo no kakwa a anood.

聲音是原住民傳遞訊息的重要方式,比如以拍手引 起節奏的「拍手歌會」,就是達悟族一大音樂特色。拍 手歌會的緣起是讓年輕的未婚男女彼此認識,大家圍坐 在工作房,透過對話式的答唱,展現歌唱的功力。直到 1980年代,政府大量興建水泥房,拍手歌會因失去展 演空間而漸漸消失。

回到聲音本質,因為原住民對聲音非常敏感,所以 我們會很注意大自然的聲響、重視每個人講話的語調。 原住民族的音樂高度仰賴人聲,非常強調聲音的純粹 性;對原住民來說,聲音就是最真實的存在,其所延伸 出的歌謠古調及韻律詞意和符號、文字極其不同。人聲 蘊含真正的情緒跟真意,而樂器是配合人聲發展出的第 二種特色。不論是祭儀、婚禮或喪禮,這些聲音的展 現,是和天地對話的一種型態,也代表誠心與莊嚴。

過去資深代強調集體性的音樂分享,比如在祭儀分享自己的創作,或是把常用的旋律做更豐富的展演,這種分享和集體性的精神值得我們繼續追尋。而新生代的創作者,藉由唱片公司或音樂比賽,幫助原住民族音樂走向更有系統性的路線,也為我們闖出一個新的方向。

每個族群有不同的音樂內涵,期望未來新生代能多 著墨於音樂採集,因老一輩的傳唱者,難以將古調歌謠 轉化為唱片出版,年輕人若能將這些傳統聲音元素化為 創作養分,對原住民族的音樂保存與永續將會有很大的 幫助。

Panirsirngen do yanbonkay 財團法人原住民族文化事業 基金會董事長 Maraos XX

## 

#### INDIGENOUS SIGHT

Issue

32

發行單位: 財團法人原住民族文化事業基金會

發 行 人: Maraos 瑪拉歐斯 總編輯: Magaitan 瑪蓋丹 統 籌:孫琳鳳、希給‧梧梅

編輯執行:曾瓊慧 Lovenose、賴星羽 Bali

美術統籌:賴星羽 Bali

地 址:11573臺北市南港區重陽路120號5樓

電 話:02-2788-1600/0800-581-600

傳 真:02-2788-1500

E - m a i l : ipcfservice@mail.ipcf.org.tw

編輯製作:今周刊代編部

統 籌:羅景馨

編:郭柏均、黃淑芬、李珮綺、賴以玲

美 編:張為舜

族語翻譯:馬月琴(達悟族)、蔡麗綉(邵族) 地 址:臺北市中山區南京東路一段96號8樓

電 話:02-2581-6196#336 傳 真: 02-2531-6433 封面圖片: 林家棟

版權所有 翻印必究/未經本會書面同意,請 勿轉載。雜誌內所有言論與撰述均不代表本會 立場。中華郵政臺北雜字第2064號執照登記為 雜誌交寄 ISSN: 2313-111X

從原住民族的角度看世界 圖文好看線上版 ▶



pasevalit: ulja lemangdasun ta uljingav

#### 發行人的話 01

rako a vatvatek: ngongyod a panovilan o izezyak 聲音是最真實的存在

#### 交棒——我的聲音你聽得見 04

#### 物件看歷史 26

原住民的聲音從哪裡來?

28 原住民族音樂推手





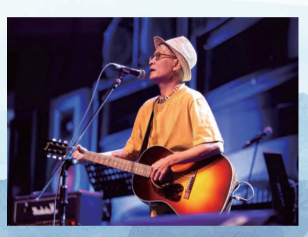
206 我們不眠歡聚歌唱 karyag拍手歌會



**10** 成為文化傳承的載體 少多宜·篩代



14 催生眾多金曲得主 角頭音樂



18 関歷人間的吟遊詩人 達卡開







# pasevalit: ulja lemangdasun ta uljingav

在沒有文字的年代,聲音是原住民族傳遞訊息的方式,我們的生活與自然環境休戚與共,天地萬物的聲響,形塑出族群的文化智慧。我們將生存的知識、祖先的教導,以及長年累積的經驗,化作歌謠傳唱,讓後人得以循著聲音記憶,探尋族群的根源及世世代代經歷的故事。

儘管有些傳統儀式及技藝,已漸漸被時代的洪流吞沒,但肩負文化傳承使命的族人們,仍無畏地踩在浪頭上,將畢生的經驗透過聲音傳遞給下一代。細細傾聽,我們將能從前輩的吟唱聲,找回山海的脈動與失落的記憶。

註:pasevalit: ulja lemangdasun ta uljingav,排灣族「交棒:願你聽到我的聲音」之意。





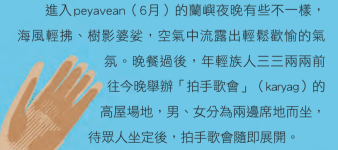


#### 我們不眠歡聚歌唱

## TAMAG TAMAG

拍手歌會是達悟族獨特的歌謠文化,僅在夏夜特定月份舉辦,不分階級地位,年輕男女皆可自由 赴會參與,拍手唱歌到天明。長輩更戲稱,拍手 歌會就像是傳統達悟族的卡拉 OK !

文/梁雯晶 插圖/林家棟











# 達悟族人夏夜限定的歌唱盛宴



「野銀村此處的水繞著山脊流向每一處芋田。 希望世代傳承的水芋田,有如姑婆葉般茂盛。」

> 謝桂蘭吟唱,〈朗島部落拍手歌會No.3〉 《蘭嶼音樂夜宴》

由高屋主人、年長者或賓客公認歌唱技巧最好之人起頭領唱,眾人附和每段旋律最後兩句歌詞,並加入拍手聲敲打節奏,隨後再輪換另一位歌者獨唱、眾人應和。婉轉纏綿的歌聲在月色如水的夜中流轉,不斷輪流交錯直到天明,這是一場專屬於達悟族人夏夜不眠的歌唱聚會。

「在可以舉辦拍手歌會的美麗月份,整個部落充滿歡樂的氣息,大家不分男女聚在一起,開心地歌唱!」台東縣蘭嶼天主教文化研究發展協會創始人,身兼傳教士、族語創作歌手、傳統歌謠文化研究者等多種身分的謝永泉説道。

#### 特殊的旋律與歌詞 傳遞訊息與文化

達悟族人是少數沒有傳統樂器的民族,以人聲吟唱的方式傳遞訊息,歌詞承載著歷史文化、

神話傳說及生活知識,可說是達悟族音樂的靈魂。一名達悟族人的成長歷程,會藉由參與歌會、吟唱歌謠,習得族群文化知識,也凝聚社會群體共識。

歌謠吟唱是達悟族不可或缺的文化禮儀,無 論迎賓、新屋落成、飛魚祭等祭儀,都會聽見族人 吟詠歌謠的樂音,向大自然及賓客讚頌心中的情 感與祝福。在達悟族傳統歌謠中,相傳族人從「半 人半鬼」處學會的拍手歌及拍手歌會,無論在旋 律、歌詞及社會意義上,都是相當特別的存在。

不同於大部分以祭儀為主的慶禮歌會,具 備嚴肅的社會意義,拍手歌會為休閒娛樂性質; 在歌詞上,拍手歌也不是使用一般口語化、用於 大部分歡慶歌會的anood歌詞,而是詩歌化的古 詞片語,包含諸多隱喻、雙關等修辭形式的 raod



有經驗的歌者能將流傳下來的拍手歌詞,注 入時事及生活經歷再重新編創,不僅反映當代社 會現象,亦展現個人藝術創作的涵養,既讓後輩 欽羨,也能引領青年族人學習。此外,拍手歌會 是在達悟族父系社會中,唯一一個允許男女共同 出席、相互唱和的社交場合,是過去達悟族青年 男女認識、交往的場所之一。

#### 在美麗的月份, 舉辦拍手歌會

「拍手歌會只能在peyavean至kaliman(6至9月)間的夜晚舉行,其他時間都不可以舉辦拍手歌會。」謝永泉強調。達悟族傳統歲時曆法中,peyavean是飛魚祭剛結束的時節,族人將捕獲的飛魚懸掛於海邊曝曬,並舉行飛魚收藏祭,象徵部落豐收,也代表今年的辛勞暫告一段落,因此

這段時間稱作「美麗的月」, 適合舉辦結婚、宴 客等喜慶娛樂活動。

呼應部落豐收歡慶氛圍,族人的休閒娛樂 之一,就是在高屋舉行拍手歌會。傳統達悟族家 屋包括主屋、高屋、涼亭3個空間;高屋為工作 房,面積較主屋寬敞,且採光明亮、通風,適合 從事織布、打造漁具等日常工作,當新屋、新船 落成,族人也會在此舉辦慶禮歌會。

對達悟族人來說,新居落成是一大盛事, 主人家庭會花費數月準備芋頭、豬肉等宴請賓客 之物,並在落成時展開隆重的慶祝儀式如祝典歌 會,主人與客人會在高屋內整夜吟唱 anood 歌詞 旋律的古調,祝福喬遷。高屋落成除了會在第一 天舉辦祝典歌會,第二天的夜晚則會在高屋舉行



拍手歌會。「但必須是在6月到9月落成的高屋才 能辦拍手歌會,其他月份都不行。」謝永泉説明。

拍手歌會是自由開放的娛樂活動,只要擁有 高屋者皆可主辦,參與者也不需報名。「拍手歌會 多以口頭邀請,但入夜後眾人聽到聲音自然會聚 集,甚至不需要開口邀約。參與人數端賴高屋的空 間,進不了高屋的人就只能在外頭聆聽。」謝永泉 分享,歌唱的順序沒有硬性規定,不一定由主人領 唱,「這是一個輕鬆歡樂的場合,只需要開心地相 聚歌唱。」

從晚餐後開始,不間斷地吟唱到天亮,長達 8、9個小時。「拍手歌會一旦展開就不能隨意中 斷,要一路唱到天亮。」謝永泉的父親曾告訴他, 除非主人家中發生緊急事故才可中止,「如果唱到 一半結束,就像這個家發生不好的事情一樣。」

#### 有一夭, 在土地上電現拍手歌會文化

過去電力尚未普及,拍手歌會為族人少有的 休閒活動,隨著生活型態改變,此文化逐漸沒落, 至今已無人舉辦。「我們這一代只聽說過長輩辦拍 手歌會,但沒有真正參與,也不會唱了。」63歲 的謝永泉語帶潰憾地說。

屬於娛樂性質的拍手歌,歌詞涉及男女情愛之事,長輩平日鮮少提及,更遑論傳承給下一代;且拍手歌旋律、歌詞獨特艱深,唯有親身參與才能學習而成。當部落不再舉辦拍手歌會,拍手歌也面臨失傳危機。

謝永泉對族群傳統歌謠深感興趣,出社會後 開始採集部落傳統歌謠。在30多歲時,曾邀請父 母在自家高屋舉辦拍手歌會,他現場採集聲音, 「那真的是很優美的旋律與歌詞,」但他隨即感 嘆:「如今不僅沒有拍手歌會,拍手歌也即將消 失,會唱的老人家都已經80幾歲了。」

為搶救珍貴的拍手歌會文化, 蘭嶼天主教文 化研究發展協會亦多次主辦拍手歌會講習活動, 邀請耆老演出,並計畫辦理研習課程,招收學員 傳承文化。謝永泉期許:「有一天能在我們的土 地上,重現拍手歌會文化。」

參考資料

呂鈺秀、郭健平(2007)。《蘭嶼音樂夜宴》。 臺北:南天書局。

原視界IPCF推肄 1530e 32 9



少多宜·篩代鑽研阿美族傳統樂器 30 多年,這條文化學習與傳承之路仍沒有終點。他說:「只要我的生命還有氣息,這條路就沒有走完的一天。」

文/梁雯晶 照片提供/少多宜·篩代

每天到工作室,少多宜第一件事便是生起爐火,伴隨著木柴燃燒的劈啪聲,他拿起堆置在一旁的木頭、竹子及刀具,一邊哼著歌,一邊熟稔地削砍打磨。竹笛、鼻笛、口簧琴等阿美族傳統樂器,一會兒即在他的巧手中誕生。他隨興地敲打吹奏,純粹的樂音流瀉而出。

祖先留傳下來的音樂, 傳遞 族群的生命脈絡、歷史文化 及知識倫理, 我們阿美族人 唱歌, 是為了從音樂中得找 安慰、力量、祝福與喜樂。



古調歌謠承載族群的歷史文 化記憶,阿美族人在婚喪喜慶、日 常生活中,常以歌唱溝通,並搭配樂 器伴奏,傳達撫慰、鼓舞及祝福等情感。 「音樂是我們阿美族生活的一部分。」少 多宜説道。



傳統阿美族其實沒有樂器的概念,過去為了 驅趕飛禽、溝通等生活需求,阿美族人就地取竹 子、木頭、麻繩、果實等自然素材,製作出可發 出聲響的器具。這些器具發出的聲響音高且具有 節奏,在實際用途之餘,便成為族人歌唱伴奏的 工具。其中,竹子的使用性最高,少多宜表示: 「阿美族與竹子的關係非常密切,食衣住行育 樂,樣樣都離不開竹製品。」

先有歌才有與之應和的器具,因此稱這些 器具為「跟著歌而來的聲音」。傳統樂器取材方 便、製作容易,但保存不易,以前大多用完就丟 棄,「當族人不再使用這些樂器,它們便漸漸消 失於我們的生活當中。」少多宜緩緩説道。

#### 榮繞在腦海裡的歌聲, 找回消逝的聲音

在少多宜小時候,族人工作結束或農閒時會 聚在一起,聽老人家説故事、唱歌;婚喪喜慶及 祭儀的大日子,也會招集親族群聚,以歌聲表達 喜悦或哀慟之情。少多宜分享,「長輩聚會一次 都好幾個小時,我們小孩子在一旁醒了又睡、

睡了又醒,腦海始終縈繞著大人不間斷的歌聲,這些記憶對我影響很深。」在充滿音樂的環境中成長,加上中學曾就讀教會學校,接觸詩歌讚美與西方樂理等經歷,更豐富他對音樂的興趣及素養。





1994年,公共電視舉辦原住民電視人才培訓,少多宜為第一屆招考的原住民電視記者。在一次製作阿美族豐年祭新聞專題的過程,少多宜讀到《臺灣阿美族的樂器》一書,對於書上記載屬於自己族群的陌生樂器,他除了大受震撼,同時也很疑惑:「這些樂器怎麼現在都不見了?」為了釐清困惑,加上當時政府計畫設立原住民族電視臺的腳步太過緩慢,少多宜在1995年毅然辭職回到故鄉臺東,與朋友成立專門報導原住民族議題的地方電視臺,同步投入阿美族傳統樂器的田調研究。



排笛

少多宜依據書上的圖 片及文字描述,手工復刻傳 統樂器,走遍花東阿美族部落 訪問耆老。少多宜表示,「當時還 有老人家會彈奏及製作這些樂器,但 他們説現在幾乎已經沒有人在使用了。」 隨著時代變遷,部落早已不復以往的生活 型態,許多因應傳統生活產生的樂器也逐漸 消失。少多宜花了7年時田調,將已消失或即將 消失的傳統樂器一樣、一樣地找回來,「我們曾 在博物館展示120多種手工復刻的阿美族傳統樂 器,至今又再擴充、延伸出近200種。」

#### 聲音是有意義的, 用聲音帶領孩子認識世界

為了傳承好不容易找回來的傳統樂器,少多 宜在1999年以阿美族結婚報喜的竹鐘樂器「旮 亙」為名成立樂團,招收青少年學童,教導孩子 們結合打擊樂、歌謠、舞蹈的阿美族聲音文化。

23年的歲月中,旮亙出版數張專輯、培育百位以上的學員,並站上國內外各大舞臺演出。目

前長期駐點於東部海岸國家風景區阿美族民俗中 心,每週定期至臺東多所小學教學、指導,現已 是極具知名度的臺灣原住民族樂團。

在教導小朋友學習樂器時,少多宜並未採取一般西方樂理的教學方式。「旮亙沒有樂譜、樂器位置圖,不強調音準,而是引導孩子們用『聽』與『看』,感受音樂。」少多宜分享,旮亙的學員藉由實際敲打、聆聽旋律,自然而然地學會演奏樂器,「關鍵在於孩子們願意『站在樂器的後面』感受音樂,才能和樂器產生連結。」

音亙沿襲傳統阿美族人認識音樂的方式, 從日常環境中接觸、觀看、聆聽,培養歌唱與彈 奏樂器的能力。部落裡擅長歌唱、演奏樂器的耆 老,大多不諳西方樂理,卻無損他們的音樂造 詣。少多宜説明,「對長輩而言,西方Do、Re、 Mi的音階沒有意義,但『聲音』是有的。」 「本」。他認為音樂會隨著時代的積累,產生更加豐富的樣貌,「唯有與時俱進,結合當代生活,才能持續傳承文化。」因此,少多宜不僅運用傳統元素創作新的阿美族歌謠,也著手改良傳統樂器,像是以竹炭技術克服過往天然竹子易遭蟲蛀而不易保存的問題。

少多宜在阿美族舞樂音文化中,看到祖先留傳的寶貴知識與記憶,感受到生命深刻的力量。他表示,「『傳統』需要的是載體,正因為有前人的努力,我們現在才有歌可以唱、有舞可以跳,我們必須找到得以承繼並傳遞下去的人。」

少多宜在做的事情,就是成為文化傳承的載體。他常跟年輕人說:「傳統不是由我來界定, 我談的是上一代的傳統,而我這一代的傳統,要 留給未來的你們定義。」





當外界對原住民歌手的印象,大多僅停留在「很會唱歌」,角頭音樂即發現更珍貴的族群文化。20幾年來,締造許多金曲獎佳績,也讓原住民音樂站上更大的舞臺。

文/陳怡如 照片提供/角頭音樂

紀曉君、陳建年、巴奈·庫穗、昊恩&家家……,這些知名的原住民歌手有一個共通點——他們全是從角頭音樂出身,並在臺灣樂壇大放異彩。

1998年成立的角頭音樂(以下簡稱角頭), 在臺灣音樂圈是個特別的存在,這群人勇於挑戰



主流唱片不敢做、不願做的事,其中之一就是把原住民音樂打造成主流市場的一環。角頭專輯製作統籌、四分衛團長兼吉他手虎神(鄭峰昇)表示,過往不乏成功的原住民歌手,但外界只聽見他們的歌聲,卻沒注意到更深層的族群文化,「角頭可說是率先以原住民特色為出發點的唱片公司。」

#### 編曲是最大挑戰, 讓原住民音樂有不同的呈現方式

虎神的哥哥、鐵花村音樂總監鄭捷任,是 讓原住民音樂聲名鵲起的靈魂人物。鄭捷任當兵 時,於軍樂隊認識原住民運動先進暨音樂創作者 許進德,在聊天、交流後深深受到吸引,從此著 迷於充滿生命力的原住民歌謠。

虎神分享鄭捷任當時的心情,「哥哥以前在 主流音樂公司待過,在那裡做音樂有一套固定模 式,但他覺得音樂不該像工廠一樣。」於是,鄭 捷任加入角頭,擔綱製作多張原住民音樂專輯, 也讓歌手與作品奪下許多獎項。









#### 角頭音樂將原住民歌手推上更大舞臺

1999年,由許進德、達卡鬧、伊布恩組成的原音 社,出版臺灣第一張以原住民歌謠為素材的音樂合輯 《Am到天亮》。

1999年,陳建年首張專輯《海洋》上市,來自卑南 山海之間的民謠唱遊,在當年打敗張學友、王力宏、陶 喆、庾澄慶等勁敵,一舉奪下金曲歌王。

2007年,吴恩家家拿下第18屆金曲獎最佳演唱組合,原住民歌手在流行音樂市場漸漸占有一席之地。

雖然虎神在2001年才進入角頭,但他在初創時期經常幫鄭捷任做音樂,見證歷年每張原住民事輯誕生。以文化角度切入製作的原住民音樂,不似印象中傳統樣板的部落風格,虎神直言:「編曲真的是最大挑戰!如果只是抱持記錄聲音的心態,當然維持原樣就好,但我們希望這些音樂也能用另一種方式推廣到國外。」

虎神還記得,鄭捷任為了替紀曉君編曲,下 足苦功。因為紀曉君的祖母曾修花是卑南族歌謠 的傳承者,對聲調韻律、發音咬字都十分講究, 若要將古調重新編曲,歌手能不能適應、部落能 不能接受,全都是問題。為了突破,鄭捷任幾乎 每週都到臺東南王部落拜訪,把編好的歌曲讓長 輩們聽,「他們點頭以後,哥哥才可以繼續往下 做。」而鄭捷任也因為和族人頻繁接觸,挖掘出 更多部落好聲音。

#### 每個人都有不同可能, 這就是我們期待看到的

在虎神眼裡,原住民歌手和國外接軌的速度 很快,「可能是受到成長、教育環境影響,主流 社會的音樂比較制式,少了點韌性與靈活,但原 住民歌手自由奔放,天生就適合表演及創作。」 例如,虎神與西班牙、馬達加斯加的音樂人合 作,為兩度獲得金曲最佳原住民語歌手的查勞。 巴西瓦里製作音樂,「跨國合作擦出許多火花, 讓部落音樂也能很國際!」

「做音樂就像烹調,廚師透過不同烹調 方式,清蒸、快炒、保持原味,都是要讓客人 吃到最好的味道。」虎神認為,音樂不只有一 種模樣,角頭的任務是讓這些聲音被更多人聽 見,「歌手們想創作或是唱主流音樂,角頭都支 持,每個人都有各種可能,這就是我們期待看到 的。」



虎神未曾料想過原住民音樂的推動能如此成功,他很慶幸國內樂壇出現不一樣的聲音,「臺灣若少了原住民音樂和歌手,就太嚴肅、太認真、太規矩了。還好有原住民的音樂、文化和藝術,讓整個臺灣更多元、有趣。」

#### 專做史無前例的事! 讓原住民各種聲音登場

除了製作唱片,角頭在2010年推出臺灣第一部以原住民為主體的音樂劇《很久沒有敬我了你》,與交響樂跨界合作,將南王部落的傳統歌謠帶進國家音樂廳。虎神表示,初衷只是想讓原住民登上兩廳院,沒想到卻是個大工程,「以前沒人幹過這件事,所有步驟都是史無前例。」

當古典音樂碰上部落歌謠,截然不同的風格 大幅提升改編難度,且每週還需動員部落60位 表演者到臺北排練,籌備時間整整一年。虎神表 示,「音樂要配合舞蹈,又要和部落生活連結, 每一次相處都在重新認識彼此。」創新改編激盪 出新的文化韻味,不僅票房突破千萬,觀眾甚至 在安可時起立鼓掌長達半小時。

角頭還有另一項創舉——舉辦貢寮國際海洋音樂祭,自2000年至今,已舉辦19屆,堪稱孕育獨立音樂的殿堂。此音樂盛事的英文名字「Hohai-yan」(吼海洋)為阿美族語,主題曲也採用阿美族太巴塱部落民謠,虎神認為,「越在地的東西越國際,這就是屬於臺灣本土的音樂節。」此音樂祭成為原住民樂團嶄露頭角的舞臺,例如圖騰樂團、Matzka、Mafana等,都曾拿下最高榮譽「海洋獨立音樂大賞」。

自去年起,虎神在原住民族電視臺的音樂節目《Semenay我們的歌》擔任音樂製作,看到許多部落生力軍。他充滿期待地説:「不只彈吉他,電音、爵士、靈魂等曲風,原住民都能駕馭,再過3、5年又會有一批新秀出現。」角頭最樂見的,正是讓更多來自山海的天籟之聲,傳遍世界每個角落。





從在街頭運動為原住民族權利奔走吶喊, 到現在回歸「人」的自我詰問,達卡鬧的 音樂之路走得激揚又灑脫。他不羈地說: 「我創作、我歌唱,不是為了商業利益或聽 眾的支持,對我而言,音樂就是生活。」

文/梁雯晶 照片提供/好的創藝工作室

達卡鬧是從社運出身的歌手, 他經常背著一把吉他,穿梭在各 個原運場合,唱出原住民的弱勢處 境。他關懷土地文化,以具詩意的 歌詞,吟唱漂流木的生命歷程、 八八風災對土地的傷害,就像是 一位閱歷人間的吟遊詩人。 政治的核心是權力, 音樂 的力量則是影響力。當政 治權力高漲到要侵害他人 權利時, 音樂就要跳出來 煞車, 並加以制衡。



出生於屏東瑪家部落的達卡鬧,聽著部落老人家的吟唱歌聲長大,特別是將他帶大的祖母,每天一邊唱古調歌謠、一邊工作,無形中教導達卡鬧族群的規範知識與精神價值,啟發他對音樂的想像。「原來除了言語,人還有另一種聲音傳遞著文化,讓我們得以理解現在遇到的問題,以及未來要往何處去。」達卡鬧說道。

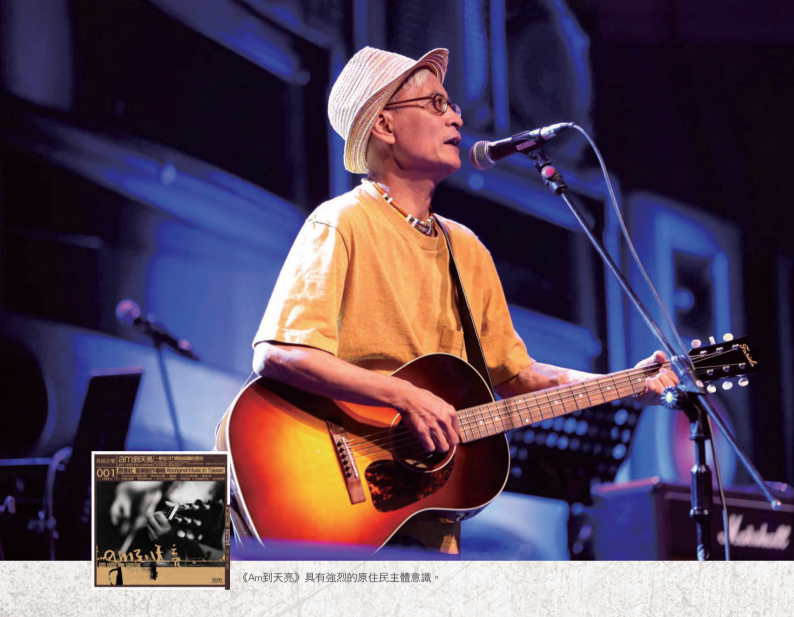


#### 唱自己的歌, 原住民要做自己的主人

1970年代,校園民歌風靡全臺,李雙澤、楊弦、胡德夫掀起民歌運動,鼓勵青年學子抱起吉他,唱自己的歌。當時正就讀高中的達卡鬧,在這段時期接觸到吉他,他分享,「吉他便宜、好攜帶,是經濟條件不寬裕的族人方便取得的樂器之一,也因此成為影響當代原住民音樂相當重要的元素。」

民歌運動在都市地區盛行,但對部落地區帶來的影響有限。對族人而言,吉他僅是一種彈奏音樂的工具,而民歌運動真正的精神涵義——以創作、歌唱表達個人主體性與自由人權的觀念,並未真正於部落普及。包括達卡鬧,也是到臺北讀大學才逐漸了解民歌運動的精神,他語重心長地説:「那時候發覺,原來唱歌這件事,具有如此強大的社會意義。」

達卡鬧就讀大學時期,正逢原住民運動崛起,在原住民同儕及前輩的陶染下,達卡鬧開始 省思自己的身分認同,「國家稱我們『山地同 胞』,這非常汙辱人,且不是我們想要的名字, 我們應該有權利決定自己的名字、做自己的主 人。」



民歌提倡的自由、主體性精神,與原運主 張的理念匯合,達卡鬧和伙伴們走上街頭要求正 名,並在1986年創作第一首歌曲〈好想回家〉, 唱出主流社會體制下,原住民遭受的磨難與無 奈。自此,音樂成為他向社會發聲、衝撞體制的 武器。

#### 原音社不是音樂社團, 是社運團體

1990年代,原運進入休整期,運動參與者分 裂成兩派:返回部落深耕,或是走入政治體制。 當時的達卡鬧辭去教職,重返校園就讀花蓮玉山 神學院,與同為神學院學生的許進德、依布恩成 立「原音社」。達卡鬧表示,「原音社其實不是 一個音樂社團,它是一個社運團體。」 原音社認為,當原運成果盡數被政治體制 吸收後,社會仍需存在體制外的抗議路線,才能 發揮制衡力量。原音社延續原運的街頭精神,以 音樂為媒介,持續關注原住民族權利議題,達卡 鬧分享:「我們用音樂記錄一路走來的心境,像 〈永遠的原住民〉、〈變色的故鄉〉,就是與族 人共同創作的歌曲。」

這個時期,臺灣地下音樂百花齊放,許多小眾、非主流的獨立樂團,漸漸受到市場喜愛。1997年,角頭音樂製作發行《牙國歌曲》專輯,收錄關注不同社會議題的樂團作品,包括五月天、四分衛、董事長、原音社等。「這張專輯具有劃時代的意義,代表臺灣地下音樂蓄積的能量,以及音樂如何衝撞社會體制。」達卡鬧說道。

爾後,角頭音樂持續與原音社合作,邀請他們出版正式專輯。為了使專輯元素更加豐富,原音社邀請其他伙伴加入製作團隊,例如鄭捷任、紀曉君、瑪拉歐斯、昊恩等人。這張專輯收錄各族族語、華語、臺語等多種語言,融合傳統古調歌謠和新時代原住民音樂人的創作,並以原住民在部落歌唱時最愛用的Am(A mior)和弦,將專輯命名為《Am到天亮》。

《Am到天亮》具有強烈的原住民主體意識,整張專輯在沉重的控訴中不失樂觀幽默,更展現令人耳目一新的音樂創作能量,是臺灣第一張以原住民族議題為主題的專輯,啟蒙後代原住民音樂人對族語音樂創作的想像力。

#### 文化並不會消失, 它只是暫時被遺忘

自原運以來,「原住民」一詞似乎標榜著某種身分價值,但參與整個過程甚深的達卡鬧,在 近年逐漸有了不同的看法:「可以多接納傳統, 但不要過於依賴『原住民』這三個字。」他認 為,當今「原住民」已轉變為一種框架,「祖先 流傳的文化與知識,教導我們成為社會群體的一 份子,即『人』的存在。我們要拋開過去悲情的 控訴,放下『原住民』的特殊身分,才能從傳統 文化中理解『人』的價值。」



原音社昔日表演畫面。

2020年,達卡鬧推出個人第三張專輯《流浪的NaLuWan》,以民謠、藍調、搖滾、雷鬼、頌歌、Rap等曲風,探討NaLuWan與Kacalisiyan(排灣族「住在斜坡上的人」之意)族群的過去、現在與未來。許多人主張原住民族的傳統文化正在消逝,但達卡鬧認為,如同NaLuWan已商業化、刻板化及狹隘化為原住民的音樂符號,但在Kacalisiyan的傳說、音樂、舞蹈和語言中,仍可發現NaLuWan的蹤跡。「文化不會真正的消失,它只是暫時被遺忘,或者流浪到別的時空。説不定等我們到了外太空,會聽到『Naluwan』的歌聲在耳邊響起。」他笑著説道。

當年以音樂對抗主流體制的怒目少年,歷經 近40年的歲月歷練,變得柔軟而浪漫。達卡鬧 徐徐地說,「音樂反映人性的聲音,我在創作的 路上,一直在思考如何藉由音樂促使社會更加和 諧,這是我的文化根源教導我最重要的事。」

> 1988年,跨族群青年團體拉倒嘉義火車站前 的吳鳳銅像。照片由蔡明德先生提供。



吟唱喪禮歌謠是阿美族喪禮文化祭儀的一項傳統,歌者以半禱念、半吟唱的方式, 細數亡者生前事蹟,以及與部落、家族的 連結,藉著歌聲吟詠失去親友的傷感,撫 慰喪家哀慟之情,並迎接未來人生。

文/梁雯晶 照片提供/A Lan Lan

「我們人生在世,孩子啊,你要依靠保護我們的 天上神明。先生雖然離開你了,不要再依戀不捨,你 要把心思放在孩子氏族親友……不要再胡思亂想,不 要再想念過去種種,把他忘記了吧……。」

> 賴蘭妹吟唱Mifukayay,取自原住民族電視臺 《東海岸之聲》94集:巴拉雅拜傳統喪禮古謠



歌者婉轉哀戚的歌聲在屋內迴盪,眾人神 情肅穆地圍坐,歌聲牽動心中回憶,不少人難 忍悲傷地低頭飲泣,這是阿美族人在喪家圍聚 吟唱Mifukayay喪禮歌謠的場景。傳統阿美族擁 有繁複的喪禮祭儀,從臨終、化妝、入殮、下 葬,到喪禮完成後的祝福、超渡、除喪、巡訪 等,皆有一系列的對應儀式。 隨著生活習慣劇烈變遷,許多祭儀已不復完整,但臺東鹿野巴拉雅拜部落仍保留阿美族傳統喪禮祭儀,只是其中的喪禮歌謠瀕臨消失。慶幸的是,這項喪禮歌謠吟唱文化在2020年登錄為「臺東縣口述傳統文化資產」,並指定耆老賴蘭妹為保存者。

#### 這是我小時候聽過的歌, 非常難得一見的場景

「以前不知道他們在唱什麼,只記得長輩很悲傷地吟唱。」在巴拉雅拜部落長大的楊美妹,小時候曾在親戚的喪禮聽過母親、曾祖母吟唱喪禮歌謠,當時長輩禁止年幼的他進入喪家宅內,但眾人哀慟的歌聲仍從屋內流瀉而出。往後他未曾在部落聽見喪禮歌謠的歌聲,這段回憶也漸漸淡漠。

2015年,楊美妹的姑婆離世。喪禮結束後,親族聚集於喪家宅中懷念亡者在世的種種,當賴蘭妹吟唱Mifukayay的歌聲響起,楊美妹想起他的兒時記憶:「這是我小時候聽過的歌!」身為族語教師的楊美妹,肩負著文化傳承的使命與熱忱,他發覺這項傳統文化難得一見,立刻拿起手邊的錄音器材,錄下整場喪禮歌謠的聲音影像,而這也是賴蘭妹第一次在眾人面前吟唱喪禮歌謠。





賴蘭妹的丈夫在2011年去世,他一個人獨處時,試著吟唱從前耆老唱過的喪禮歌謠,抒發心中的哀傷的情緒。每天反覆唱頌,他逐漸掌握吟唱的技巧。4年後,因親友離世,賴蘭妹鼓起勇氣,首次在眾人面前領唱,希望藉由歌聲撫慰大家的悲傷。

「我的姑婆是賴蘭妹的舅媽,兩人有許多 回憶,他投入感情敘述亡者對於家庭、鄰居、朋 友、部落的過往,深刻的情感觸動許多人。他邊 領唱邊落淚,一旁的親屬無不動容哭泣。」楊美 妹如今再次聆聽當時錄下的歌聲,眼眶依舊蓄滿 淚水。

#### 為了傳承文化, 再困難也不放棄學習

賴蘭妹吟唱的Mifukayay,不僅喚起楊美妹 的回憶,也讓族人想起這項快要遺失的傳統。今 後,每當部落逢喪事,族人會邀請賴蘭妹吟唱喪 禮歌謠,他秉持幫助族人走出悲傷的心情,盡力 歌唱。

楊美妹因對喪禮歌謠文化有濃厚興趣,開始跟在賴蘭妹身旁,錄下吟唱過程,累積許多影音資料,並積極向政府申報無形文化資產的登錄事宜。賴蘭妹年紀漸長,他擔憂自己離開後無人能繼續傳唱,因此鼓勵楊美妹學習喪禮歌謠。但楊美妹感嘆:「真的非常難,不只是唱歌這麼簡單。」

喪禮歌謠分為Mifukayay、Mirakatay、 Pa'olic 3種形式,皆由一人領唱,差別在於旋律及吟唱情境不同。此3種形式融合歌唱、祭文,需半禱念、半吟唱,歌詞、旋律無固定的形式與起始點,領唱者除了需深諳族語,還要熟稔亡者家族事務,並具有組織編排的思考能力,才能迅速結合旋律,即興吟唱出亡者事蹟及與在場親屬的連結。 其中,Mifukayay旋律轉音最多,也最為複雜,目前仍只有賴蘭妹會吟唱。而述説亡者個人事蹟、吟唱於巡訪禮的Mirakatay,以及豐年祭的祈福除喪歌Pa'olic,兩者因旋律簡單,較容易學習,目前楊美妹已能掌握吟唱技巧。在喪禮歌謠獲得無形文化資產的認證後,楊美妹與部落領袖計畫邀請賴蘭妹開班授課,教導族人吟唱技藝,傳承珍貴的文化。

撫慰哀傷, 面對未來人生

「喪禮歌謠的歌者並不是sikawasay(阿美族巫師),要能同感悲傷,才能撫慰人心。」楊美妹表示,歌唱是阿美族傳遞感情的溝通方式之一,過去的歌者多為喪家親友,所以能發自內心地以歌聲抒發感情,協助生者讓悲傷落地,面對未來人生。

喪禮歌謠會反覆勸勉生者「好好生活」,展 現人與人之間緊密的情感連結,因此如果歌者若 對亡者不熟悉,也不會輕易幫忙吟唱。「這樣會 很對不起亡者。」楊美妹解釋。

每年巴拉雅拜豐年祭,常可見到楊美妹扶著賴蘭妹吟唱Pa'olic的身影,近年賴蘭妹雖逐步交棒由楊美妹領唱,但楊美妹認為:「只要賴蘭妹還能唱,我還是希望他繼續領唱,因為每個人的思維與經歷不同,他構造的詞彙和我不一樣,是相當珍貴的寶庫,這也是我想努力和他學習的地方。」



#### and the distribution of the little distribution

#### 阿美族喪禮歌謠 3 種形式

家屬後,由領唱者吟唱Mifukayay,講述亡者事蹟,以及生前與親友、部落的互動。

Mirakatay | 喪禮隔天早上,親友會結伴走訪亡者生前常去的地方(如工寮、菜園等),召喚亡者靈魂,為阿美族獨有的走喪儀式(巡訪禮)。每到定點,家屬會詢問:「亡者是否在這裡?」眾人答覆:「他過世了已不在,請接受這個事實。」隨後領唱者吟唱Mirakatay,述説亡者與走訪地的連結,並告知亡者喪禮已順利完成,家人會收起悲傷,好好生活。

Mifukayay | 完成喪禮儀式當天下午,眾人圍坐於喪家,親友輪流發言訓勉及安慰

Pa'olic 分為替有喪事的家戶除喪祈福,以及為在外生活的年輕人祈福2種形式。豐年祭最後一天,婦女會至各家戶唱歌祈福,家有喪事者無法參與豐年祭,婦女會先詢問該家戶是否需吟唱Pa'olic以解除禁忌,如該家戶接受,則代表除喪,可與族人一齊參與豐年祭。豐年祭即將結束的祭儀,領唱者會吟唱Pa'olic,向部落耆老報告豐年祭的狀況,並叮嚀即將返回外地工作求學的年輕子弟,注意安全及身體健康。

municipalitation de la constantion della constantion de la constantion de la constantion de la constan

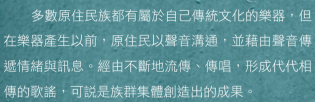
### /介住民 約 物件看歷史 静音從哪裡來?

臺灣社會普遍有原住民愛唱歌、會唱歌的印象與觀念,而原住民和音樂之所以如此親近,是由於過去缺乏文字系統,關於生老病死、食衣住行等生活知識與訊息,皆透過口耳相傳,各族群也因而發展出獨特的聲音表達形式與音樂文化。而這些聲音是從哪裡來?又怎麼受到大眾注目的呢?

文/郭柏均 插圖/林家棟、達志影像







歌謠可分成只有曲、沒有詞,以及詞曲兼備兩種 形式。前者沒有固定歌詞,多用於日常生活吟詠,為 了反映當下的情境而可即興填詞,既要把歌唱好,也 得具備措辭的技巧,是對歌者的一大考驗。後者通常 出現在特定場合如各族祭儀,旨在傳達信仰及倫理規 範等,但因情境與場合的差異,則有不同的唱腔。





#### 多用途的自然之物

在傳統農業社會中,竹子在人類生產、生活及文化活動占有極大的用途,原住民也將其應用於飲食、房屋建築、狩獵器具、樂器演奏等。因竹子材質輕、加工容易,加上可以改善音響效果,原本只是傳遞驅趕飛禽、溝通的竹子,便逐漸作為樂器之用。

#### 禮慶喪事、祭儀

#### 租先留下的知識文化

對原住民而言,不論是具社會意義的祭儀,或慶祝成年、婚宴大喜 等慶禮歌會,抑或是撫慰喪家的喪禮吟唱,這些都是生命、生活的重要 階段,需依循固定的敘事方式吟唱。





像是歡慶農作物或漁獲豐收的收穫祭、祈願祖靈祝福部落成 員平安的祖靈祭、迎接完成狩獵試驗青年的大獵祭等,都是一年 一度的重要祭儀,有許多禁忌和規範需要遵守,歌謠吟唱的內容 也與祖訓、巫咒等息息相關。特別的是,有些歌謠可以搭配舞蹈 成為樂舞,有些則只能吟詠。

#### 社運場合

#### 原住民歌手的發跡地

在1980至1990年代,原住民族運動開展,許多原住民紛紛走上街頭,表達訴求與意見。擅於創作音樂,並以歌曲針砭時事、抒發己見的原住民,以音樂作為武器,為自己的身分吶喊。

例如胡德夫、雲力思、達卡鬧、郭明龍、巴奈·庫穗等人,都是在街頭上發聲,並以音樂創作闡述理念後,更加廣為人知,有的人也因為好聲音而被音樂製作公司相中,有了發片機會呢。



#### 角頭音樂

#### 讓原住民歌手被大家看見

大約30年前,華語仍稱霸主流樂壇的年代裡,角頭音樂勇於挖掘地方的好聲音,挑戰市場從沒做過的事——為原住民歌手發片、讓原住民歌手躋身為樂壇一角。

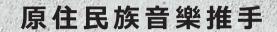


台湾有種 角頭音樂 indie lable

角頭音樂最早的班底鄭捷任、張四十三,除了 有獨到的眼光,看見原住民音樂的韌性與魅力,也對 音樂製作自有一套見解,許多原住民歌手如陳建年、 南王姊妹花等,皆出產於角頭音樂。此外,音樂劇 《很久沒有敬我了你》、貢寮國際海洋音樂祭,也都 是角頭音樂出品,至今仍是支持著臺灣音樂發展的中 樞力量。

#### 參考資料

孫大川(2009)。〈原住民歌謠〉《臺灣大百科全書》。臺北:文化部。



### 憶恩師許常惠

文/巴奈母路Panay Mulu(國立東華大學族群關係與文化學系副教授) 攝影/林靜怡 照片提供/財團法人許常惠文化藝術基金會

恩師許常惠是在2001年1月1日凌晨去世,今年恰巧過了20年。

升大學時,我從花蓮隻身到臺北,在當時國立臺灣師範大學音樂學系菁英薈萃的班級裡,我仍然懵懵懂懂、跌跌撞撞,只暗自決定畢業後要回花蓮教音樂,一時還找不到人生的定位。到了大學三年級參與許常惠老師的課程,他知道我是班上唯一的原住民學生,對我充滿好奇與期待。

老師提到他在1950年的民歌採集運動,和史惟亮組成團隊,踏遍屏東、西部及東部沿岸地區,大規模蒐集臺灣古謠和原住民歌謠。兩年的採集過程,他們發現臺灣許多民族樂壇的盛事,採集歌曲總數量大約有3千首,恆春古謠、哭調等地方歌曲約2百首,其餘2千8百首都是原住民(當時稱高山族)的歌謠,從歌謠內容和歌唱形式可看出豐富的生命力,樂舞更蘊含令人印象深刻的文化涵義。

我低頭聽著老師在講臺上眉飛色舞地談論此事,我彷彿抓到生命的力量,原來原住民的音樂這麼豐富嗎?從小受西方音樂教育,到國中師承郭子究,我都還不明瞭原住民音樂的豐富與獨具的價值。

我抬起頭看著老師,心中開始納悶為什麼我最不願接觸的原住民音樂,老師卻以臺灣瑰寶肯定它的價值?我腦中憶起兒時豐年祭樂舞的現場,不免有種想法——除了舞動與喧鬧的豐年祭,我真的認識阿美族的音樂嗎?就這樣我彷彿找到了未來的方向。



#### 愛學生心切而得到一頭牛!

除了巴奈母路,曾參與民歌採集運動的林信來與李泰祥,也都是許常惠的學生,許常惠曾和巴奈母路分享帶原住民學生的趣事。例如過往在國立藝術專科學校(現稱為國立臺灣藝術大學)任教的許常惠,因看到李泰祥病懨懨的模樣,一問之下才知道李泰祥沒有錢吃飯,許常惠把李泰祥帶到家附近的麵店,和麵店老闆說李泰祥吃麵的費用都算在自己的帳上,月底再一併結清。某天麵店老闆向許常惠結總帳,卻要收2、3千元,而當時一碗麵只要3元,許常惠驚訝地問李泰祥,「為什麼會花這麼多錢吃麵?」李泰祥說他在臺北的家人沒有錢吃飯時,也會到麵店吃麵,並把費用記在許常惠帳上。許常惠疑惑,這樣怎麼有辦法還這筆錢?李泰祥只說他會再想辦法。過幾天,學校操場草皮上突然多了一頭牛,李泰祥和許常惠說:「老師,這頭牛是用來抵帳的。」許常惠差點昏倒之餘,想到李泰祥的家人辛苦地從臺東趕牛上臺北,這份誠摯讓他大受感動。



1977年夏天,許常惠探訪屏東縣三地鄉。



1978年8月6日,許常惠到花蓮縣卓溪鄉卓溪村,留下與布農族人合影一圖。

#### 為人師表的典範

我後來問過老師,為什麼這麼關注原住民音樂人才的培養?老師回答,早期日本音樂學者黑澤隆朝到臺灣研究原住民音樂,他和許常惠說:「臺灣音樂研究應該要由臺灣的學者來做。」這句話鼓舞了許常惠,因此才出現1960年代的民歌採集運動;過了30年,老師也語重心長地對我說:「臺灣原住民音樂應該由原住民音樂學者投入才對。」

在開放兩岸探親初期,老師即前往中國大陸 采風與學術交流,並時時叮嚀我要留心滯留在中 國的原住民傳統歌舞保存狀況及變化。那時,兩 岸學者往來頻繁,1993年老師甚至帶我參加中 國少數民族音樂研討會,現場介紹臺灣原住民族 為9個不同族群的統稱,而非僅高山族一族的概 念。藉由老師屢屢穿梭兩岸,更在國內引起民族 音樂學界一陣風騷。

距離許常惠離世已20年過去,臺灣樂壇已 經很少人會提到老師的名字,但是在跟隨他的時 光中,他對我的鼓勵、提攜與教導,猶如海上遠 處傳來的鐘聲跟雲彩, 既悠遠且繚繞。許常惠在 民族音樂學界出言的分量一言九鼎,為人謙沖 有禮,穿著打扮風采翩翩,而宴席上又能放懷高 飲,讓同席者皆盡歡。老師見過各種大大小小的 場面,上至高官下至販夫走卒,閱人無數,但老 師對學生很是客氣,不忍見學生背著經濟重擔, 往往會帶學生到他常去的飯店小館用餐,顯見老 師的平易折人。

#### 沒有他,就沒有今日的我們

我自1984年開始接觸阿美族的祭儀樂舞,每 一年的田野採集累積許多疑問,因為祭儀音樂為 既豐富又晦澀的文化知識體系,老師總是鼓勵我 多花費心思整理田野的影音資料,哪怕只是以一 天的巫師祭樂舞為基礎的分析與整理。因著老師 的期盼,我在1992年進入師大音樂研究所進修, 於論文中整理出23首巫師祭祭歌、歌詞、禱詞, 以及一天的儀式整理,雖然資料與紀錄仍然殘缺 不全,對我而言卻是收穫滿滿。

1995年畢業後,為了專心從事原住民音樂研 究,我離開教書的行列,並在老師的支持與父母

贊助下,於1997年成立財團法人原住民音樂文教 基金會,開啟我另一段孤獨和陌生的旅程。

老師頻繁來往兩岸,且因當時國內未有音樂 學博士學位的課程,他曾詢問我要不要去中國就 **漕博士班**,但我的外文能力不佳,也從未想過出 國念書,特別是兩岸氣氛仍不明朗。但老師的大 力協助,讓我毅然決然到中國開拓眼界,老師更 抱著託孤的心情,將我交付給未來博士班導師。 在結束博士課程後,我也完成「靈路上的音樂 -阿美族歲時祭儀音樂研究」,論文中形塑音 樂特質的8種3個音與排列組合,以及襯出靈與 靈在天地人之間互動關係的「襯詞」(ha hai、 ha he),都是我原創的論述。如果沒有許常惠老 師,就沒有這些原住民主體性音樂文化知識體系 建構的空間,更不可能有時至今日仍在部落從事 田野工作的我。

#### 巴奈母路 Panay Mulu

國立東華大學族群關係與文化學系副教 授,研究領域為民族音樂學、原住民 文化展演與樂舞、阿美族祭儀文化, 以及音樂人類學。曾出版《繫靈:阿



美族里漏社四種儀式之關係》、《靈語:阿美族里漏 「Mirecuk」(巫師祭)的luku(説;唱)》等書。



31

